POSITIONEN 146

irens of the O entfaltet sich in vielen

Schichten. Was du hier lesen wirst,

handelt von einem Detail, das sich

nicht erkldren ldsst, warum es nach all

der Zeit in mir geblieben ist — schein-
bar erstmal zufillig, wie ein punctum im
Sinne Roland Barthes’ ein kleiner Riss in
der Gesamtkomposition, der sticht und sich
festsetzt; eine Falte im Ablauf, die sich mir
eingeschrieben hat, ohne dass ich sagen
konnte, warum gerade sie. Dieser Stich, die-
ses punctum, wirkt nach — zwischen Betrach-
ten, Erleben und Schreiben — und 6ffnet so
einen Raum zwischen Werk, Wahrnehmung
und Kritik: einen Raum der Befreiung vom
Zwang, das Werk auf eine Hauptidee zu redu-
zieren und sie dir zu liefern.

Du kannst gerne, bevor du anfidngst zu
lesen, etwas zu essen holen.

Mitten in Sirens of the O singt Marja
Christians — opernhaft, mit einem Klang,
der tief aus dem Korper geformt ist. Sie
bewegt sich durch das offene Zentrum des
Raums, umgeben vom Publikum, und tastet

14

All-You-Can-Hear
Ungehorsames Horen in
Sirens of the 0

(Horen mitdem 0)

RENE ALEJANDRO HUARI MATEUS

ANALYSE

dabei die Akustik ab: als vermesse sie Schall,
spivre Widerhall, lotse Distanzen. Im selben
Zentrum liegt Jasmina Rezig — halb sitzend,
halb liegend, in einer Pose wie am Rand eines
antiken Symposiums oder eines Schwimmbe-
ckens. Und isst Chips.

Ich frage mich: Warum Chips? Warum bitte
so was jetzt?

Jasminas Aufmerksamkeit ist dabei — nicht
so wie Chips vor dem Fernseher. Jasmina
ist wach, der Blick prasent. Es scheint, als
feiere und begleite Jasmina den Gesang mit
dem Kauen — so etwas wie eine korperliche
Zuwendung.

Ich denke daran, wie es wirkt, wenn ich
Marmelade aufs Brot streiche und dann eine
Scheibe Kise darauflege — vor jemand ande-
rem. Es irritiert, weil diese Kombination
gegen eine unsichtbare Regel der Trennung
verstoflt. Was darf mit was kombiniert wer-
den? Wer legt das fest? Oper und Chips schei-
nen sich zu widersprechen, sich gegenseitig zu
entweihen. Mensch konnte sagen: Eine &sthe-
tische und soziale Ordnung wird verletzt.



© Alle Abb.: Luca Maria Plaumann

RENE ALEJANDRO HUARI MATEUS

Und dann entwickelt sich die Situation wei-
ter: Jasmina Rezig reicht mir eine der Pack-
ungen — beildufig, selbstverstiandlich. Drei
Titen zirkulieren im Raum. Eine davon

15

SIRENS OF THE O

den Raum getragen hat. Ich habe Hunger,
viel Hunger, ich will essen, vielleicht alles.
Vielleicht sollte ich sie einfach fiir mich
behalten. Aber was, wenn mein Kauen alles

Oper und Chips scheinen sich zu widersprechen,
sich gegenseitig zu entweihen.

liegt jetzt in meiner Hand, ungeéffnet, wih-
rend eine andere von Jasmina weitergege-
ben wird, irgendwo in diesen Inseln von Zu-
schauer*innen.

Ich frage mich, ob ich meine 6ffnen soll, ob
ich darf, ob ich es falsch machen werde. Ich
habe gesehen, wie Jasmina es getan hat —
mit dieser souverdnen Selbstverstdndlich-
keit, als wére das nicht nur erlaubt, sondern
notwendig. Jasmina ist Teil der Komposition,
Jasmina hat das geprobt.

Aber ich?

Wenn ich die Tiite 6ffne, wird es laut. Viel-
leicht reifit sie auf, vielleicht explodiert sie,
und plotzlich bin ich der Storfaktor, der
den Gesang unterbricht, der gerade noch

zerstort, wenn ich den falschen Moment
wiéhle und mein Gerdusch das Gewebe des
Stiicks zerreil3t?

Langsam, mit einer fast rituellen Vorsicht —
als wolle ich das Gerdusch selbst einladen —
offne ich sie. Und in meiner Angst, zu laut
zu sein, beginnt sich mein Héren zu verschie-
ben. Das Knacken der Tiite, das Greifen nach
dem néchsten Chip, das Kauen — all das tritt
in Beziehung zu dem, was bereits im Raum
klingt: Marjas Stimme, vibrierend, durch-
dringend. Innen und Auflen verweben sich
im Klang meines Mundes. Ich werde Teil des
akustischen Gefiiges. Ich hore anders, weil
ich selbst horbar werde. Mein Kauen wird zur
Antwort, zum Echo, zum Kontakt.






RENE ALEJANDRO HUARI MATEUS 17

Hier offnet sich ein Widerspruch, den ich
zuerst bei den beiden Performer*innen gese-
hen und der mich irgendwo irritiert hat —
jetzt aber mit mir drin ist: Marja hat diesen
Gesang iiber lange Zeit hinweg einstudiert —
mit technischer Préazision, korperlicher
Disziplin und kiinstlerischem Ernst. Jede
Vokalfarbe, jede Atembewegung ist geformt,
durchdacht, verankert. Ihre Stimme fiillt den
Raum als Resultat jahrelanger Ausbildung
und bewusster Gestaltung.

Und ich? Ich sitze da mit einer Tiite Chips.
Mein Knistern kénnte alles durchkreuzen.

Wie lasst sich das horen, ohne in eine Hal-
tung passiven Konsums zu rutschen? Wie

SIRENS OF THE O

Widerstand, Priasenz. Geschmack, Geste und
Gehor verschalten sich.

Das Produkt bringt mich ins Handeln, ins
Spiiren, ins Denken. Nicht trotz, sondern
wegen seiner Billigkeit. Die Chips brechen
den bloBen Genuss auf und fithren an die
Schwelle eines anderen Zuhorens; in dieser
Spannung antwortet mein Koérper, und es ent-
steht eine neue, mitschwingend-materielle
Form des bewussten Horens.

Belcanto trifft Aldi-Chips: Zwei klangliche
Welten, die scheinbar nichts miteinander zu
tun haben und doch im selben performativen
Raum aufeinandertreffen. Der eine Klang
ist Ergebnis jahrelangen Studiums, tech-

Ich kenne dieses Gerausch. Es ist intim, banal, durchléssig.
Und genau deshalb politisch.

lasst sich dieser stillschweigende Vertrag —
du performst, ich verhalte mich ruhig — unter-
laufen, ohne die Arbeit selbst zu entwerten?

Die Performance liefert ihre Antwort.

Die Chips, Symbol des Konsums, werfen
eine Frage auf: Wie hore ich? Und wer hort
mit? Ich kaue und spiire das Vibrieren in mir,
dieses innere, knisternde ASMR. Gleichzeitig
weil} ich: Dieser private Klang dringt nach
auflen. Er kann unangenehm sein fiir andere,
die nah sind — im Theater, wo jede Nuance
zahlt. Ich messe meinen eigenen Klang, hor-
che auf andere, die vielleicht auch essen, und
komponiere unbewusst den Klangraum neu:
den, der in meine Ohren kommt, und den,
den ich fiir andere miterzeuge. Ich kenne
dieses Gerdusch. Es ist intim, banal, durch-
lassig. Und genau deshalb politisch.

Als Supermarkt-Ware demystifizieren sie
den Kunstkonsum: Sie erinnern mich daran,
dass auch das feinste Horerlebnis ein materi-
eller Vorgang bleibt — durch Kérper hindurch,
mit all seinen Bediirfnissen, Unsicherhei-
ten und Gerduschen. Mein Kauen verbin-
det sich mit dem Gesang im Raum. Es ent-
steht ein akustisches Geflecht aus Stimme,

nischer Préazision, korperlicher Disziplin.
Der andere Klang — das Knistern, Knacken
und Zermalmen fettiger Industrieware — ist
zufillig, profan, beinahe peinlich in seiner
Alltaglichkeit. Und dennoch entfaltet sich
hier ein dialektischer Prozess: Thr Aufeinan-
dertreffen erzwingt eine neue Dimension des
Horens. Die Stimme richtet sich an uns wie
ein Angebot oder ein Anspruch, das Kauen
tritt dazwischen, als leises Eigenrauschen
des Korpers, als somatischer Widerhall. Der
Chip, vermeintliches Symbol des stumpfen
Konsums, wird zum Medium einer neuen
Aufmerksamkeit: Weil ich esse, werde ich mir
meines eigenen Horens bewusst. Ich hore
nicht nur den Gesang, sondern auch mein
eigenes Kauen, meine eigene Pridsenz im
Raum. In dieser Spannung zwischen dufle-
rem Klangkorper und innerem Resonanz-
raum beginnt sich das Stiick zu verschieben:
Es wird nicht mehr ausschlieBlich vorgetra-
gen, sondern verhandelt — in mir, mit mir,
durch mich hindurch.

So baut sich eine zweite Oper auf, jen-
seits der Partitur. Eine Knistern-Oper, deren
Struktur eine Form politischer Entscheidung



POSITIONEN 146

enthilt: Ich kann mich entscheiden, wann
ich hore — und wann nicht. Ich kann mich ent-
scheiden, den Hochkultur-Impuls nicht ein-
fach passiv zu empfangen, sondern ihn durch
mein eigenes Tun, mein eigenes Konsumie-
ren, Verdauen, Spiiren zu transformieren.
Der Chipsakt wird zur Denkbewegung, zur
Intervention — wegen seiner scheinbaren Tri-
vialitat. Als Supermarkt-Ware demystifiziert
er den Kunstkonsum, macht ihn durchlés-
sig fiir das Alltagliche, das Korperliche, das
Nicht-Gehorsame.

Nicht-Horen-Wollen wird zur feministi-
schen Entscheidung — ein Widerstand gegen
den inneren Imperativ des Immer-Zuhérens.
Doch es geht nicht einfach um Stille. Es geht
um die Bedingung des Horens. Der Mythos
zeigt einen Weg: sich zu fesseln, den Korper
zu negieren, um mit dem reinen Geist die

18

ANALYSE

und in ein undefinierbares Kontinuum aus
Kartoffel und Koloratur, aus sinnlichem Ge-
nuss und physischer Priasenz einbettet.

In diesem kontaminierten Klangraum, den
das Knistern erzeugt, verliert der imperative
Rufseine isolierte Autoritit. Hier wird Ablen-
kung nicht zum Gegenteil von Aufmerksam-
keit, sondern zu ihrer Grundform — zum akti-
ven Widerstand gegen den linearen Fokus.
Dort, wo diese zielgerichtete Aufmerksam-
keit sich auflost, 6ffnet sich der Realm der
Choreografie.

In diesem Realm regieren nicht Anwei-
sungen, sondern Affekte und Bewegungen im
Raum selbst: der Sog des Gesangs, der Impuls
des Hungers, der Widerhall des Knisterns,
die Scham, die Gier. Meine Aufmerksamkeit
wird nicht gefiithrt, sondern gleitet als Teil
dieser choreografischen Stromung. Sie wird

[...] durch Entsinnlichung eine verborgene Bedeutung zu
extrahieren (»Ich muss die Wahrheit hinter den Tonen finden!«),
ist selbst die patriarchalische Falle.

»Wahrheit« des Gesangs zu entschliisseln.
Dieses Horen ist ein hermeneutischer Akt,
der den Genuss der Sinnlichkeit ausschlief3t.
Das Kauen wird zur Ubung im Ungehorsam
gegen genau dieses vorprogrammierte Ver-
langen. Der Ruf der Sirenen verspricht Auf-
kldrung — doch dieses Verlangen, durch Ent-
sinnlichung eine verborgene Bedeutung zu
extrahieren (»Ich muss die Wahrheit hinter
den Tonen finden!«), ist selbst die patriarcha-
lische Falle. Der innere Imperativ sagt: Du
bist ausgeliefert, du musst folgen — ob gefes-
selt oder nicht, aber du musst wissen, was
dahintersteckt.

Der Chip wird zu genau diesem Werkzeug
der Sabotage. Sein banales Gerdusch — das
Knistern von Stdrkemehl und Fett — ist das
korperliche Stormanover. Es ist der Gegen-
Laut, der das klare, befohlene Signal der inne-
ren Sirene (»Deute! Verstehe!«) verschmiert

zur Kompassnadel in einem neu entstande-
nen Magnetfeld — angezogen, abgestoflen, in
Schwingung versetzt. Sie zirkuliert zwischen
den Polen dieses Feldes. Dieser stete, krei-
sende Fluss ist die choreografische Ordnung.
Esist die Ordnung einer Reise, die kein linea-
res Ziel mehr hat, sondern im Umlauf selbst
ihre Richtung findet — eine bewusste Umkeh-
rung der odysseischen Reise, die nur ein Ziel
kannte: die Heimkehr. Hier ist die Heimkehr
das Kreisen selbst. Eine Choreografie aus
Ablenkung, Hunger und der Wiederaneig-
nung der Wahl. Zwischen Stimme und Chip
beginnt sich etwas zu bewegen — nicht linear,
sondern in zirkulierender Form, in einer
gegenseitigen Spiegelung.

Die Aufmerksamkeit wandert. Sie wech-
selt das Medium. Sie gleitet.

Ich esse. Ich kaue. Ich sinke. Ich hére. Und
ich entscheide, was und wie ich hore.



RENE ALEJANDRO HUARI MATEUS 19

Die Sirenen, so hat man uns erzihlt, seien
gefdhrlich — nicht, weil sie selbst eine Bedro-
hung darstellen wiirden, sondern weil ihr
Gesang, ihr Schweigen, ihr blofBes Fliistern
ausreicht, um eine Ordnung ins Wanken zu
bringen, die auf Sichtbarkeit, Lesbarkeit und
Kontrolle basiert, auf der sauberen Trennung
von Stimme und Kérper, Subjekt und Objekt,
Sprache und Klang.

Was in ihrem Ruf stirbt — und es ist ein
Sterben, das sich nicht dramatisch, sondern
fast unmerklich vollzieht, wie das langsame
Verschwinden eines Traums beim Erwachen —
ist nicht der Mensch, der ihr folgt, sondern
der Befehl, der ihn festhalten wollte: der
Befehl zu benennen, zu fixieren, zu erkliren.
Wenn sich jemand verliert, wenn jemand
sinkt, dann nicht ins Nichts, sondern in
einen Raum, in dem der Unterschied zwi-
schen Zentrum und Peripherie, zwischen
Wissen und Begehren, zwischen Form und
Offnung poros wird — und vielleicht ist genau
das das Beingstigende fiir jene, die gelernt
haben, nur an das zu glauben, was sich zih-
len, abgrenzen und wiederholen l4sst.

4

SIRENS OF THE O

Denn die Sirene gibt keine Wiederholung.
Sie bietet kein Thema, das sich greifen lief3e,
keine Stimme, die man eindeutig einer Figur
zuordnen konnte. Stattdessen erzeugt sie
ein Echo, das nicht zuriickkehrt, sondern
sich ausbreitet, sich teilt, sich verliert — und
gerade darin weiterlebt.

Das Knistern in meinem Mund ist der
Soundtrack dieser Befreiung...? 1

Der Hauptberuf von René Alejandro Huari Mateus
seit 20 Jahren: Kiinstlerin - und das in Deutschland,
als Migrantin. Das allein ist schon eine Kunst. Die
Warnung der Sirene: gegen Trump, gegen den Krieg,
gegen die Nacht tGiber Kolumbien. Und doch steckt
im Wort Sirene nicht nur Gefahr, sondern auch eine
leise Affirmation: Si, René! Und René bleibt. Bleibt
da. Si, René.




Ny







