
POSITIONEN 146 14

S
irens of the O entfaltet sich in vielen 
Schichten. Was du hier lesen wirst, 
handelt von einem Detail, das sich 
nicht erklären lässt, warum es nach all 
der Zeit in mir geblieben ist – schein-

bar erstmal zufällig, wie ein punctum im 
Sinne Roland Barthes’: ein kleiner Riss in 
der Gesamtkomposition, der sticht und sich 
festsetzt; eine Falte im Ablauf, die sich mir 
eingeschrieben hat, ohne dass ich sagen 
könnte, warum gerade sie. Dieser Stich, die-
ses punctum, wirkt nach – zwischen Betrach-
ten, Erleben und Schreiben – und öffnet so 
einen Raum zwischen Werk, Wahrnehmung 
und Kritik: einen Raum der Befreiung vom 
Zwang, das Werk auf eine Hauptidee zu redu-
zieren und sie dir zu liefern. 

Du kannst gerne, bevor du anfängst zu 
lesen, etwas zu essen holen.

Mitten in Sirens of the O singt Marja 
Christians – opernhaft, mit einem Klang, 
der tief aus dem Körper geformt ist. Sie 
bewegt sich durch das offene Zentrum des 
Raums, umgeben vom Publikum, und tastet 

dabei die Akustik ab: als vermesse sie Schall, 
spüvre Widerhall, lotse Distanzen. Im selben 
Zentrum liegt Jasmina Rezig – halb sitzend, 
halb liegend, in einer Pose wie am Rand eines 
antiken Symposiums oder eines Schwimmbe- 
ckens. Und isst Chips.

Ich frage mich: Warum Chips? Warum bitte  
so was jetzt?

Jasminas Aufmerksamkeit ist dabei – nicht 
so wie Chips vor dem Fernseher. Jasmina 
ist wach, der Blick präsent. Es scheint, als 
feiere und begleite Jasmina den Gesang mit 
dem Kauen – so etwas wie eine körperliche 
Zuwendung.

Ich denke daran, wie es wirkt, wenn ich 
Marmelade aufs Brot streiche und dann eine 
Scheibe Käse darauflege – vor jemand ande-
rem. Es irritiert, weil diese Kombination 
gegen eine unsichtbare Regel der Trennung 
verstößt. Was darf mit was kombiniert wer-
den? Wer legt das fest? Oper und Chips schei-
nen sich zu widersprechen, sich gegenseitig zu 
entweihen. Mensch könnte sagen: Eine ästhe-
tische und soziale Ordnung wird verletzt.

All-You-Can-Hear
Ungehorsames Hören in  

Sirens of the O
(Hören mit dem 0)

RENÉ ALEJANDRO HUARI MATEUS

ANALYSE

©
 A

lle
 A

bb
.: 

 L
uc

a 
M

ar
ia

 P
la

um
an

n



Und dann entwickelt sich die Situation wei-
ter: Jasmina Rezig reicht mir eine der Pack-
ungen – beiläufig, selbstverständlich. Drei 
Tüten zirkulieren im Raum. Eine davon  

liegt jetzt in meiner Hand, ungeöffnet, wäh-
rend eine andere von Jasmina weitergege- 
ben wird, irgendwo in diesen Inseln von Zu- 
schauer*innen.

Ich frage mich, ob ich meine öffnen soll, ob 
ich darf, ob ich es falsch machen werde. Ich 
habe gesehen, wie Jasmina es getan hat –  
mit dieser souveränen Selbstverständlich-
keit, als wäre das nicht nur erlaubt, sondern 
notwendig. Jasmina ist Teil der Komposition, 
Jasmina hat das geprobt. 

Aber ich?
Wenn ich die Tüte öffne, wird es laut. Viel-
leicht reißt sie auf, vielleicht explodiert sie, 
und plötzlich bin ich der Störfaktor, der 
den Gesang unterbricht, der gerade noch 

den Raum getragen hat. Ich habe Hunger, 
viel Hunger, ich will essen, vielleicht alles.  
Vielleicht sollte ich sie einfach für mich 
behalten. Aber was, wenn mein Kauen alles 

zerstört, wenn ich den falschen Moment 
wähle und mein Geräusch das Gewebe des 
Stücks zerreißt?

Langsam, mit einer fast rituellen Vorsicht –  
als wolle ich das Geräusch selbst einladen – 
öffne ich sie. Und in meiner Angst, zu laut 
zu sein, beginnt sich mein Hören zu verschie-
ben. Das Knacken der Tüte, das Greifen nach 
dem nächsten Chip, das Kauen – all das tritt 
in Beziehung zu dem, was bereits im Raum 
klingt: Marjas Stimme, vibrierend, durch-
dringend. Innen und Außen verweben sich 
im Klang meines Mundes. Ich werde Teil des 
akustischen Gefüges. Ich höre anders, weil 
ich selbst hörbar werde. Mein Kauen wird zur 
Antwort, zum Echo, zum Kontakt.

15RENÉ ALEJANDRO HUARI MATEUS SIRENS OF THE O

Oper und Chips scheinen sich zu widersprechen,  
sich gegenseitig zu entweihen.

©
 A

lle
 A

bb
.: 

 L
uc

a 
M

ar
ia

 P
la

um
an

n



16POSITIONEN 146 ANALYSE



17

Hier öffnet sich ein Widerspruch, den ich 
zuerst bei den beiden Performer*innen gese-
hen und der mich irgendwo irritiert hat – 
jetzt aber mit mir drin ist: Marja hat diesen 
Gesang über lange Zeit hinweg einstudiert –  
mit technischer Präzision, körperlicher 
Disziplin und künstlerischem Ernst. Jede 
Vokalfarbe, jede Atembewegung ist geformt, 
durchdacht, verankert. Ihre Stimme füllt den 
Raum als Resultat jahrelanger Ausbildung 
und bewusster Gestaltung. 

Und ich? Ich sitze da mit einer Tüte Chips. 
Mein Knistern könnte alles durchkreuzen. 

Wie lässt sich das hören, ohne in eine Hal-
tung passiven Konsums zu rutschen? Wie 

lässt sich dieser stillschweigende Vertrag –  
du performst, ich verhalte mich ruhig – unter-
laufen, ohne die Arbeit selbst zu entwerten?

Die Performance liefert ihre Antwort.
Die Chips, Symbol des Konsums, werfen 

eine Frage auf: Wie höre ich? Und wer hört 
mit? Ich kaue und spüre das Vibrieren in mir, 
dieses innere, knisternde ASMR. Gleichzeitig 
weiß ich: Dieser private Klang dringt nach 
außen. Er kann unangenehm sein für andere, 
die nah sind – im Theater, wo jede Nuance 
zählt. Ich messe meinen eigenen Klang, hor-
che auf andere, die vielleicht auch essen, und 
komponiere unbewusst den Klangraum neu: 
den, der in meine Ohren kommt, und den, 
den ich für andere miterzeuge. Ich kenne 
dieses Geräusch. Es ist intim, banal, durch-
lässig. Und genau deshalb politisch.

Als Supermarkt-Ware demystifizieren sie 
den Kunstkonsum: Sie erinnern mich daran, 
dass auch das feinste Hörerlebnis ein materi-
eller Vorgang bleibt – durch Körper hindurch, 
mit all seinen Bedürfnissen, Unsicherhei-
ten und Geräuschen. Mein Kauen verbin-
det sich mit dem Gesang im Raum. Es ent-
steht ein akustisches Geflecht aus Stimme,  

Widerstand, Präsenz. Geschmack, Geste und 
Gehör verschalten sich.

Das Produkt bringt mich ins Handeln, ins 
Spüren, ins Denken. Nicht trotz, sondern 
wegen seiner Billigkeit. Die Chips brechen 
den bloßen Genuss auf und führen an die 
Schwelle eines anderen Zuhörens; in dieser 
Spannung antwortet mein Körper, und es ent-
steht eine neue, mitschwingend-materielle 
Form des bewussten Hörens.

Belcanto trifft Aldi-Chips: Zwei klangliche 
Welten, die scheinbar nichts miteinander zu 
tun haben und doch im selben performativen 
Raum aufeinandertreffen. Der eine Klang 
ist Ergebnis jahrelangen Studiums, tech-

nischer Präzision, körperlicher Disziplin. 
Der andere Klang – das Knistern, Knacken 
und Zermalmen fettiger Industrieware – ist 
zufällig, profan, beinahe peinlich in seiner 
Alltäglichkeit. Und dennoch entfaltet sich 
hier ein dialektischer Prozess: Ihr Aufeinan-
dertreffen erzwingt eine neue Dimension des 
Hörens. Die Stimme richtet sich an uns wie 
ein Angebot oder ein Anspruch, das Kauen 
tritt dazwischen, als leises Eigenrauschen 
des Körpers, als somatischer Widerhall. Der 
Chip, vermeintliches Symbol des stumpfen 
Konsums, wird zum Medium einer neuen 
Aufmerksamkeit: Weil ich esse, werde ich mir 
meines eigenen Hörens bewusst. Ich höre 
nicht nur den Gesang, sondern auch mein 
eigenes Kauen, meine eigene Präsenz im 
Raum. In dieser Spannung zwischen äuße-
rem Klangkörper und innerem Resonanz-
raum beginnt sich das Stück zu verschieben: 
Es wird nicht mehr ausschließlich vorgetra-
gen, sondern verhandelt – in mir, mit mir, 
durch mich hindurch.

So baut sich eine zweite Oper auf, jen- 
seits der Partitur. Eine Knistern-Oper, deren  
Struktur eine Form politischer Entscheidung  

Ich kenne dieses Geräusch. Es ist intim, banal, durchlässig.  
Und genau deshalb politisch. 

RENÉ ALEJANDRO HUARI MATEUS SIRENS OF THE O



18

enthält: Ich kann mich entscheiden, wann 
ich höre – und wann nicht. Ich kann mich ent-
scheiden, den Hochkultur-Impuls nicht ein-
fach passiv zu empfangen, sondern ihn durch 
mein eigenes Tun, mein eigenes Konsumie-
ren, Verdauen, Spüren zu transformieren. 
Der Chipsakt wird zur Denkbewegung, zur 
Intervention – wegen seiner scheinbaren Tri-
vialität. Als Supermarkt-Ware demystifiziert 
er den Kunstkonsum, macht ihn durchläs-
sig für das Alltägliche, das Körperliche, das 
Nicht-Gehorsame.

Nicht-Hören-Wollen wird zur feministi-
schen Entscheidung – ein Widerstand gegen 
den inneren Imperativ des Immer-Zuhörens. 
Doch es geht nicht einfach um Stille. Es geht 
um die Bedingung des Hörens. Der Mythos 
zeigt einen Weg: sich zu fesseln, den Körper 
zu negieren, um mit dem reinen Geist die 

›Wahrheit‹ des Gesangs zu entschlüsseln. 
Dieses Hören ist ein hermeneutischer Akt, 
der den Genuss der Sinnlichkeit ausschließt. 
Das Kauen wird zur Übung im Ungehorsam 
gegen genau dieses vorprogrammierte Ver-
langen. Der Ruf der Sirenen verspricht Auf-
klärung – doch dieses Verlangen, durch Ent-
sinnlichung eine verborgene Bedeutung zu 
extrahieren (»Ich muss die Wahrheit hinter 
den Tönen finden!«), ist selbst die patriarcha-
lische Falle. Der innere Imperativ sagt: Du 
bist ausgeliefert, du musst folgen – ob gefes-
selt oder nicht, aber du musst wissen, was 
dahintersteckt.

Der Chip wird zu genau diesem Werkzeug 
der Sabotage. Sein banales Geräusch – das 
Knistern von Stärkemehl und Fett – ist das 
körperliche Störmanöver. Es ist der Gegen-
Laut, der das klare, befohlene Signal der inne-
ren Sirene (»Deute! Verstehe!«) verschmiert 

und in ein undefinierbares Kontinuum aus 
Kartoffel und Koloratur, aus sinnlichem Ge- 
nuss und physischer Präsenz einbettet.

In diesem kontaminierten Klangraum, den 
das Knistern erzeugt, verliert der imperative 
Ruf seine isolierte Autorität. Hier wird Ablen-
kung nicht zum Gegenteil von Aufmerksam-
keit, sondern zu ihrer Grundform – zum akti-
ven Widerstand gegen den linearen Fokus. 
Dort, wo diese zielgerichtete Aufmerksam-
keit sich auflöst, öffnet sich der Realm der 
Choreografie.

In diesem Realm regieren nicht Anwei-
sungen, sondern Affekte und Bewegungen im 
Raum selbst: der Sog des Gesangs, der Impuls 
des Hungers, der Widerhall des Knisterns, 
die Scham, die Gier. Meine Aufmerksamkeit 
wird nicht geführt, sondern gleitet als Teil 
dieser choreografischen Strömung. Sie wird 

zur Kompassnadel in einem neu entstande-
nen Magnetfeld – angezogen, abgestoßen, in 
Schwingung versetzt. Sie zirkuliert zwischen 
den Polen dieses Feldes. Dieser stete, krei-
sende Fluss ist die choreografische Ordnung. 
Es ist die Ordnung einer Reise, die kein linea-
res Ziel mehr hat, sondern im Umlauf selbst 
ihre Richtung findet – eine bewusste Umkeh-
rung der odysseischen Reise, die nur ein Ziel 
kannte: die Heimkehr. Hier ist die Heimkehr 
das Kreisen selbst. Eine Choreografie aus 
Ablenkung, Hunger und der Wiederaneig-
nung der Wahl. Zwischen Stimme und Chip 
beginnt sich etwas zu bewegen – nicht linear, 
sondern in zirkulierender Form, in einer 
gegenseitigen Spiegelung.

Die Aufmerksamkeit wandert. Sie wech-
selt das Medium. Sie gleitet.

Ich esse. Ich kaue. Ich sinke. Ich höre. Und 
ich entscheide, was und wie ich höre.

POSITIONEN 146

[…] durch Entsinnlichung eine verborgene Bedeutung zu  
extrahieren (»Ich muss die Wahrheit hinter den Tönen finden!«),  

ist selbst die patriarchalische Falle.

ANALYSE



19

Die Sirenen, so hat man uns erzählt, seien 
gefährlich – nicht, weil sie selbst eine Bedro-
hung darstellen würden, sondern weil ihr 
Gesang, ihr Schweigen, ihr bloßes Flüstern 
ausreicht, um eine Ordnung ins Wanken zu 
bringen, die auf Sichtbarkeit, Lesbarkeit und 
Kontrolle basiert, auf der sauberen Trennung 
von Stimme und Körper, Subjekt und Objekt, 
Sprache und Klang.

Was in ihrem Ruf stirbt – und es ist ein 
Sterben, das sich nicht dramatisch, sondern 
fast unmerklich vollzieht, wie das langsame 
Verschwinden eines Traums beim Erwachen –  
ist nicht der Mensch, der ihr folgt, sondern 
der Befehl, der ihn festhalten wollte: der 
Befehl zu benennen, zu fixieren, zu erklären.
Wenn sich jemand verliert, wenn jemand 
sinkt, dann nicht ins Nichts, sondern in 
einen Raum, in dem der Unterschied zwi-
schen Zentrum und Peripherie, zwischen 
Wissen und Begehren, zwischen Form und 
Öffnung porös wird – und vielleicht ist genau 
das das Beängstigende für jene, die gelernt 
haben, nur an das zu glauben, was sich zäh-
len, abgrenzen und wiederholen lässt.

Denn die Sirene gibt keine Wiederholung. 
Sie bietet kein Thema, das sich greifen ließe, 
keine Stimme, die man eindeutig einer Figur 
zuordnen könnte. Stattdessen erzeugt sie 
ein Echo, das nicht zurückkehrt, sondern 
sich ausbreitet, sich teilt, sich verliert – und 
gerade darin weiterlebt.

Das Knistern in meinem Mund ist der 
Soundtrack dieser Befreiung…? ❚

Der Hauptberuf von René Alejandro Huari Mateus 
seit 20 Jahren: Künstlerin – und das in Deutschland, 
als Migrantin. Das allein ist schon eine Kunst. Die 
Warnung der Sirene: gegen Trump, gegen den Krieg, 
gegen die Nacht über Kolumbien. Und doch steckt  
im Wort Sirene nicht nur Gefahr, sondern auch eine 
leise Affirmation: Si, René! Und René bleibt. Bleibt  
da. Si, René.

RENÉ ALEJANDRO HUARI MATEUS SIRENS OF THE O



GESPRÄCH



JOHANNA DANHAUSER THOMAS WEGNER


